
הזקן  רבינו  ומבאר  ישטפוה,  לא  ונהרות  האהבה  את  לכבות  יוכלו  לא  רבים  מים 
ב'תורה אור' דפרשתינו )'די חסידישע סדרה'( שמים רבים הם כל טרדות הפרנסה 
והמחשבות שבענייני עולם הזה כו', ועם כל זאת לא יוכלו לכבות את האהבה, שהוא 

בחינת האהבה המסותרת שיש בכל נפש מישראל בטבע כו'.

)ועל דרך זה בנוגע לאהבת הקדוש ברוך הוא לנשמות ישראל(, והמים רבים הנזכרים 
לעיל לא יוכלו לכבותה מלהיות תמיד בבחינת אהבה כו'. ואדרבה, על ידי המים רבים 
הנזכרים לעיל נעשה תוספות עילוי בעבודה, שלכן נקראים המים רבים בשם מי נח, 

נח מלשון 'נייחא דרוחא', כיון שעל ידם נעשה תוספת עילוי. 

סתימה  יש  שכאשר  כו',  ההולכים  ממים  אחר(  במקום  )המבואר  הידוע  וכמשל 
שמונעת את הילוך המים, הנה סוף כל סוף, כשמצטברים ריבוי מים, הנה לא זו בלבד 
שהמים בוקעים את הסתימה, אלא אדרבה, שעל ידי הסתימה נעשה הילוך המים 
ומוסיפה בתוקף הליכת  ועד שגם הסתימה עצמה זורמת עם המים  יותר,  בתוקף 
המים. ועל דרך זה בנוגע להעלם וסתימה דמים רבים הנזכרים לעיל, דקאי על נפש 
למדריגת  הנשמה  באה  ידם  על  בפרט, שדווקא  וטרדות הפרנסה  בכלל  הבהמית 

האהבה ד'בכל מאודך'.

מה עיקר עבודת האדם?

והנה הדרך לזה )שלא זו בלבד שהמים רבים לא יכבו את האהבה, אלא אדרבה, 
שיעוררו אהבה עמוקה יותר( היא – 'בא אל התיבה', היינו, לבוא ולהיכנס בתיבות 
התפילה, כיון שתפילה פועלת ענין האהבה. וכמבואר באריכות ב'קונטרס העבודה', 
שעיקר העבודה הוא עניין האהבה, דלית פולחנא כפולחנא דרחימותא )והיינו, שעניין 
היראה אינו שייך לעבודת התפילה דווקא, שהרי יראה צריכה )ויכולה( להיות כל היום, 

ואילו עבודת התפילה היא לעורר את עניין האהבה(.

וממשיך ב'תורה אור' שם: 'וזהו טעות הבעלי עסקים שבדעתם שאין יכולים להתפלל 
יותר,  להתפלל  יכולים  שהם  הוא,  נהפוך  אדרבה,  כי  אוהלים,  היושבי  כמו  כך  כל 
ב'אגרת הקודש'  גם מה שכותב  וזהו  כו".  יתרון האור הוא מתוך החושך דווקא  כי 
ענין  מוטל  פנאי, הנה עליהם  יש להם  בעלי עסקים  וימים טובים שגם  שבשבתות 

עבודת התפילה ביתר שאת ויתר עוז.

ומובן, שבכדי שתוכל להיות עבודת התפילה בשבתות וימים טובים, בהכרח שתהיה 
וכמו  בשבת,  יאכל  שבת  בערב  שטרח  מי  דווקא  שהרי  החול,  בימי  גם  זו  עבודה 
בנוגע לאכילה דשבת כפשוטה, כך גם בנוגע לתפילה דשבת, שהרי תפילות דשבת 
בדוגמת  לזה, כמבואר בחסידות שתפילות דשבת הם  זה  וסעודות דשבת שייכים 

ברכות על הסעודות.

בלי מקום לטעות

בימי  שגם  מובן,  ומזה 
להיות  צריכה  החול 
)גם  התפלה'  'עבודת 
אצל בעלי עסקים(. אלא 

שבימי החול, כיון שאין להם פנאי, אזי העבודה אינה באריכות בזמן כל כך, והעיקר 
היא הכוונה, טוב מעט בכוונה.

]ויש לומר אשר קצת אריכות )גם בזמן( צריכה להיות גם בימי החול, ורק לא ירדו 
לפני התיבה, כיון שאינם יכולים להאריך כל כך עד שיוציאו גם אחרים ידי חובתם, 
דכיון שישנם כאלו שיש להם פנאי להאריך יותר, כמו מלמדים או סמוכים על שולחן 

אביהם, הרי מוטב שהם יהיו העוברים לפני התיבה[.

ומזה מובן הוראה נוספת, שאצל יושבי אוהלים הנה מלכתחילה אין מקום לטעות כזו, 
והיינו, שרק אצל בעלי עסקים יכולה להיות טעות שאין יכולים להתפלל כל כך כמו 
היושבי אוהלים, אבל יושבי אוהלים, הנה אפילו אצלם גופא, אף שאדם קרוב אצל 
עצמו, לא יכולה להיות טעות כזו. ואם ישנם יושבי אוהלים שאינם מאריכים בתפילה, 
הנה מה'תורה אור' הנזכר לעיל יודעים שאין נתינת מקום לטעות כזו שאינם צריכים 

להאריך בתפילה. 

ואין  בתפילה  מאריכים  שאינם  זמן  משך  שכבר  שכיון  שחושבים  כאלו  שיש  ומה 
מוחים על זה, הרי זו ראיה שמסכימים עם הנהגתם, הרי כבר הובהר הדבר מאז, על 
ידי רבינו הזקן ב'תורה אור', שאין נתינת מקום לטעות בזה, והרי זה ענין שבינו ובין 

רבינו הזקן.

שיתווכח עם אדמו"ר הזקן..

ואם יש לו טעמים להנהגתו – זאָל ער זיך אויס'טענה'ן עם רבינו הזקן, אם טענתו היא 
אמנם תירוץ, או שאינה אלא אמתלא ]ואם הוא כזה שביכולתו אויס'טענה'ן זיך – הנה 
תוספות  על  זאת  לנצל  מוטב  על ההימנעות מעבודת התפילה,  זאת  לנצל  במקום 

הבנה בחסידות כו'[. ואכן צריכה להיות אריכות בזמן. 

ואלו שחושבים שיכולים לפעול זאת במיעוט זמן, 'טוב מעט בכוונה' – אין האמת כן, 
אלא כאשר ממעטים בזמן, אזי חסר גם בכוונה, ובאמת יש צורך בהתבוננות הדורשת 
אריכות זמן. והראיה, מדברי רבינו הזקן ב'אגרת הקודש' שיש להאריך בתפלה 'ערך 
שעה ומחצה לפחות', ואם היו יכולים לפעול זאת במיעוט זמן, לא היה רבינו הזקן 

דורש – ובפרט בתוקף כזה – דווקא אריכות זמן.

מאמר דא"ח פרשת 'נח' תשכ"ה - בלתי מוגה 
הוגה כשיחה בספר 'ליקוטי שיחות' חלק ה' עמוד 288 ואילך

כולנו שייכים לתפילה
ברוך השם • ערב שבת קודש פרשת 'נח' • ב' מר-חשוון ה’תשפ”ו )24/10/2025( • מוסף למגזין מספר 209



ועוד זאת בנוגע ליושבי אוהלים, שאם הם אינם מאריכים בתפילה, הרי זה פועל גם על 
אחרים שלמדים מהם, ובקל וחומר: אם היושב אוהל שיש לו פנאי, מתפלל במשך זמן 
מסויים, הרי מי שאין לו פנאי, יכולה להיות תפלתו במשך זמן קצר מזה.  ועד כדי כך, 
שפעם היו אומרים, שכדאי אפילו לישון חצי שעה תחת הטלית, כדי שהרואה יחשוב 
שהוא מתבונן בעניין עמוק, ובגלל זה יעשה גם הוא כן. כלומר: גם כאשר חסר אצלו, 
יש להשתדל שתהיה הפעולה על הזולת )אף שלכתחילה הרי צריך להיות – כהסגנון 

הידוע 'יהי רצון שיפעול בי ובהשומעים'(.

ויושבי אוהלים' )לשון רבים(, ולא בעל  'בעלי עסקים  ויש להוסיף בביאור דיוק הלשון 
עסק ויושב אוהל )לשון יחיד(. ובהקדמה, שאף שאין זה מה שכתב רבינו הזקן בעצמו, 
מכל מקום, כיון שה'צמח צדק' בחר הנחות אלו והדפיסם ב'תורה אור' ו'ליקוטי תורה', 
)אגרת הקודש דה'צמח צדק'( הרבה מהם שם  ובפרט אשר  בדיוק.  בוודאי  זה  הרי 

רבינו ז"ל בעצמו עין עיונו עליהם והגיהם. 

וביותר יש לדייק מה שכתוב 'יושבי אוהלים', לשון רבים, על פי חסידות. דבשלמא מה 
שכתוב 'בעלי עסקים', לשון רבים, הרי זה לפי שהעסקים הם בענייני העולם, שזהו עניין 
)יושבי( אוהלים, שקאי על אוהלים של תורה, הרי  רשות הרבים, טורי דפרודא, אבל 

התורה היא תורה אחת, ענין של אחדות, ולמה נאמר אוהלים לשון רבים. 

ויובן בהקדם הביאור במה שכתוב 'ויעקב איש תם יושב אוהלים', ופירשו רז"ל 'אהלו 
של שם ואהלו של עבר', שמרמז גם על תורה שבכתב ותורה שבעל פה, כפי שמבאר 
התורה  דכל  שבכתב,  תורה  על  קאי  שם  של  שאוהלו  התורה'  ב'אור  צדק'  ה'צמח 
שמותיו של הקדוש ברוך הוא, ואוהלו של עבר קאי על תורה שבעל פה, מלשון עובר 

עלינו, שהוא עניין המשכת וגילוי תורה שבכתב.

כולם שייכים וצריכים להתפלל באריכות

להתפלל  יכולים  שאין  שבדעתם  עסקים  הבעלי  ל'טעות  בנוגע  אור'  ה'תורה  ומלשון 
כל כך כמו היושבי אוהלים', שמדבר אודות יושבי אוהלים בסמיכות ובאותו סגנון כמו 
אודות בעלי עסקים, מובן, שבשניהם אותה כוונה. והיינו, דכשם שבנוגע לבעלי עסקים 
הכוונה היא לא רק למי שיש להם כמה עסקים )לשון רבים( דווקא, אלא גם למי שיש 

להם רק עסק אחד.

כך גם בנוגע ליושבי אוהלים )שאצלם אין מקום מלכתחילה לטעות, כנ"ל(, הכוונה היא 
למי  גם  אלא  פה,  ותורה שבעל  דתורה שבכתב  האוהלים  בשני  שיושב  למי  רק  לא 
שיושב רק באוהל אחד, היינו, שלימודו בתורה הוא רק באופן אחד, בתורה שבעל פה 

לבד או בתורה שבכתב לבד, הנה גם אצלם אין מקום מלכתחילה לטעות הנ"ל.

עיקרה  שבכתב  שתורה  הוא,  פה  שבעל  לתורה  שבכתב  תורה  בין  החילוק  והנה, 
בעלייתו  התורה  ברכת  מברך  קאמר'  מאי  ידע  ש'לא  הארץ  עם  אפילו  ולכן  אותיות, 
נוגע כל  ולא  והשגה,  ואילו תורה שבעל פה עיקרה הבנה  לקריאה בתורה שבכתב, 
כך האותיות, ואדרבה, הסימן שהבין את העניין בטוב הוא דווקא כאשר מבאר העניין 

באותיות שלו. והיינו, שצריך להיות שמירת האותיות גם בתורה שבעל פה. 

ובכלל 'חייב אדם לומר בלשון רבו', כי בלשון הרב יש עוד כמה וכמה עניינים שלא השיג 
עדיין, ואם ידע את העניין רק בסגנון שלו, לא יהיו כלולים בזה כל העניינים הנזכרים 
לעיל, אבל, הסימן לכך שהשיג על כל פנים חלק מהעניינים, הוא, כאשר מבאר העניין 

באותיות שלו דווקא. 

'יושבי אוהלים', לשון רבים. דהנה,  ועל פי זה יש לבאר ההוראה מלשון ה'תורה אור' 
ולהבין  דווקא,  מאמרים  בריבוי  צורך  יש  באריכות  להתפלל  שבכדי  החושבים  ישנם 
אותם בטוב על ידי לימוד בעיון וכו'. אבל כאשר מכמה סיבות לימוד החסידות אצלו 
הוא רק באופן דלמיגרס, ללא הבנה עמוקה, וגם לא למד ריבוי חסידות – אזי אינו שייך 
ל'עבודת התפילה'. ועל זה באה ההוראה, שאפילו מי שיושב באוהל דתורה שבכתב 
בלבד, והיינו, שלומד חסידות באופן דלמיגרס, ועד לאופן שהוא על דרך אמירת אותיות 

– הנה גם אצלם בפשיטות גמורה, באופן שאין מקום לטעות, שיכולים וצריכים לעסוק 
פה,  באופן דתורה שבעל  הוא  כמו אלו שלימוד החסידות שלהם  בעבודת התפילה 
בעיון ובהעמקה כו'. וגם זה היושב באוהל דתורה שבעל פה, שיש לו הבנה עמוקה 
בתורה – מוכרח לעבודת התפילה, וכמאמר חז"ל 'כל האומר אין לי אלא תורה' כו', כי 

אם תפילה גם כן.

ההפרעות לתפילה – רק מחזקות

וזהו מים רבים לא יוכלו לכבות את האהבה גו', שעל ידי העסק בעבודת התפילה, הן 
אצל יושבי אוהלים והן אצל בעלי עסקים, הנה לא זו בלבד שמתבטלים המים רבים, 
כל הטרדות המבלבלות, שישנם לא רק אצל בעלי עסקים אלא גם אצל יושבי אוהלים, 
אלא אדרבה, כאמור לעיל, שעל ידי המים רבים נעשה תוספות עילוי בעבודה. וזהו גם 
מה שכתוב בסיום הכתוב שסוף כל סוף מביאים המים רבים לידי כך שאם יתן איש 
את כל הון ביתו באהבה – אהבת בכל מאודך – בוז גו', כמבואר העניין ב'תורה אור'. 

שהיא  דאחותי,  ההתאחדות  עניין  שהוא  קטנה,  לנו  דאחות  להענין  מביא  שזה  ועד 
ישנם כמה מדריגות,  והיינו, שגם לאחרי האהבה דבכל מאדך  ביותר,  נעלית  מדריגה 
הנה נוסף לזה שעל ידי המים רבים באים לאהבה דבכל מאדך כנזכר לעיל, באים על 
ידה גם להדרגא דאחותי. ועד שבאים למה שכתוב )בסיום הכתוב( ביום שידובר בה – 
שידובר ממילא ומאליו, שענינו בתפילה היא הדרגא ד'אד' שפתי תפתח ופי )רק( יגיד 
)וימשיך( תהילתך', ובתורה הרי זה בחינת איתָמָר מלשון איתְמר, שנלמד ממילא, כמו 

שכתוב 'תען לשוני אמרתך', כעונה אחרי הקורא.


