
ההבנה  מתחדדת  שבט,  לי'  ההכנה  בימי 
לימוד  הוא  זה,  ליום  לגשת  הראשון  שהצעד 
מוסבר  אלו  במאמרים  לגני'.  'באתי  מאמרי 
את  להחזיר  היא  העולם  בריאת  שמטרת 
השכינה לעולם הזה, שזה היה מקומה הטבעי, 

'עיקר שכינה בתחתונים הייתה'. 

 - ה'אוצר'  באמצעות  לנו  ניתנה  לכך  הדרך 
ברוך  שהקדוש  ביותר  הנעלים  הכוחות 

החיל',  'פקידי  בידי  הפקיד  הוא 
שכל  כדי  נשיאינו,  רבותינו 

החיל',  'אנשי  מאיתנו,  אחד 
יוכל להילחם את מלחמת 

ה' ולנצח.

הוא  לכך  המרכזי  הכלי 
של  באופן  ה'  עבודת 

ו'אתהפכא'.  'אתכפיא' 
מה המשמעות של זה? 

תנועת  את  מבטאת  'אתכפיא' 
נטיותיו  על  מתגבר  האדם  היראה: 

הבנה  מתוך  אלא  דיכוי  מתוך  לא  ותאוותיו, 
לאחר  חייו.  עיקר  היא  שהרוחניות  עמוקה 
ובעקבות  האלוקית,  באמת  והתבוננות  לימוד 
הפנמת הדברים בארכיות התפילה, הוא חש 
באופן טבעי שתאווה מסוימת אינה מתאימה 
לו, ולכן הוא עוצר את עצמו. זהו ניצחון פנימי 

של יראת שמים.

אהבת  את  מבטאת  זאת,  לעומת  'אתהפכא', 
לא רק התגברות על התאווה, אלא שינוי  ה': 
פנימי - הפניית המשיכה מהגשמי אל הרוחני. 
באמצעות התבוננות מתמדת ועמוקה בעבודת 

להפוך  מצליח  האדם  חיות,  מתוך  התפילה 
ולהימשך אל האלוקות עצמה  נטיית ליבו  את 
)וכפי שמדגיש הרבי, שעיקר ה'אתכפיא' היא 
זו שמביאה ל'אתהפכא'(. שורש שתי העבודות 
באריכות  בחסידות  התבוננות   - הוא  אחד 
התפילה - אלא שההבדל להיכן הוא מכוון את 

משמעות ההתבוננות: ליראה או לאהבה. 

בעבודת  בהתבוננות  משקיע  יהודי  כאשר 
התפילה, כפי שזה מתבטא ב'אתכפיא' 
ו'אתהפכא', הוא מקבל 'אוצר' של 
בזה  להצליח  מופלאים  כוחות 
של  נפלאות  הכי  מהדרגות 
למעלה  סוף  אין  )'אור  ה' 
אין  עד  ולמטה  קץ  אין  עד 

תכלית'(. 

בכוח  רק  שזה  וכמובן 
והביטול  ההתקשרות 
החיל'  ל'פקידי  המוחלט 
אלו  שהם  נשיאנו,  רבותינו  שהם 
שמעבירים לנו את האוצר הגדול מה'. 
בתחתונים'  'דירה  עניין  שעיקר  לדעת  וצריך 
האדם  עבודת  הוא  הגלות,  בזמן  והעבודה 
בעבודת התפילה. זה העיקר שמביא לגאולה! 

זהו עיקר עניין 'דירה בתחתונים' בזמן הגלות - 
עבודת האדם בתפילה המביאה לשינוי פנימי. 
יש  אמנם  הגאולה.  את  העבודה שמקרבת  זו 
 - בעולם'  'בחלקו  יחדור  זה  אור  שגם  צורך 
בהשפעה בעולם ב'הפצה' - אך הרבי מדגיש 
שהעיקר הוא עבודת האדם עצמו. הדרך לקבל 
את האוצר ולהביא את הגאולה השלימה, היא 

בעיקר באמצעות 'אתכפיא' ו'אתהפכא'.

מהי הדרך האמיתית עבור חסיד להתכונן ליום הבהיר י' שבט?
נחשפה הדרך לאוצר

סקירה מרתקת
שהוביל  הדרמטי  החילוץ  מבצע 
להצלם  הבוערת,  מאיראן  הרבי 

דור העתיד של יהודי איראן <<

מאמר למדני
הרב  שכתב  מרתק  מאמר 
יחזקאל פייגין הי"ד, שמסביר את 

מהותה של עבודת התפילה <<

סרט תיעודי
לצפייה  נוסטלגי  תיעודי  סרט 
לארץ  הריי"צ  הרבי  של  ממסעו 

הקודש בשנת תרפ"ט <<

מסכת הקשרים
מסכת  על  מיוחדת  סקירה 
הקשרים בין ה'באבא סאלי' לרבי, 

לרגל ה'יארצייט' בד' שבט <<

ברוך השם • ערב שבת קודש פרשת 'בא' • ה' שבט ה’תשפ”ו )23/01/2026( • מגזין מספר 222

ניגון עמוק
וידאו בו נראה ה'בעל מנגן' ר' זלמן 
ה'ניגון  את  מבצע  ע"ה  ברונשטיין 

מפולטובה' ברגש רב <<



המהות של חסידות חב"ד
 

כולנו רוצים להוסיף ולהתעורר בעבודת השם . אך בשביל לדעת 
ברורה,  בצורה  לעצמנו  להבהיר  עלינו  יותר,  להתמקד  יש  במה 

את הדרכים בכדי להתחבר לקדוש ברוך הוא. אז צריך לדעת 
שבכללות 'עבודת השם' מחולקת לשתיים. א[ לימוד התורה 

ב[עבודת  למטה.  מלמעלה  'מקיפית',  עבודה  שהיא   -
התפילה – שהיא עבודה 'פנימית', מלמטה למעלה.

עיקר מטרת ירידת הנשמה בגוף גשמי, היא בכדי 
שהיא תצליח לעבוד את השם דווקא מתוף העולם 
התחתון והחומרי. שהיא תתייגע ותתאמץ לגלות את 
על  'העלם'  )מלשון  ה'עולם'  אף  על  הבורא,  מציאות 

אלוקות( ועל ידי ה'עולם'. במילים אחרות עיקר עבודת 
זה  רחבה  שבהסתכלות  למעלה',  'מלמטה  היא  האדם 

'עבודת התפילה'. 

מטרת ירידת הנשמה לעולם
ל'עבודת  למעלה  מלמטה  התחתון  עבודת  בין  הקשר  מה 
וגבוה? אז הנקודה  התפילה'? לכאורה התפילה היא עניין מרומם 
המרכזית היא, שלכל אחד יש רצונות ותאוות גשמיים. האדם מורכב 
עם נפש אלוקית ונפש בהמית. ה'אלוקית' מחוברת ונהנית מדברים 
טובים וחסידיים, ואילו לעומתה ה'בהמית' מושכת לכיוון תענוגי עולם 

הזה. המטרה שהקדוש ברוך הוא הוריד את הנשמה שלנו לעולם 
בין שתי הנפשות.  נצליח לחבר  הזה הגשמי, היא בשביל שאנחנו 
הנפש  של  לרצונה  תשמש  הבהמית,  הנפש  של  התאווה  שחום 
האלוקית. שנלמד תורה ונתפלל בחיות, נשמח בקיום המצוות וכו'. 

שהתענוג שלנו יהיה מדברים קדושים וטהורים. 

זוהי כל מטרת ירידת הנשמה מכיסא הכבוד 
הנעלה עד לעולם הגשמי והנחות. דווקא על 
ידי כך הבורא מתענג ולזה הוא מתאווה. וזהו 
הרעיון של 'עבודת התפילה'. 'תפילה' היא 
ומאחד  שמחבר  חרס',  כלי  'טופל  מלשון 
את שברי הכלי חרס. כך גם התפילה היא 
התחברות והתקשרות מוחלטת להשם, גם 

מצד נפש הבהמית. 

בין  ואיחוד  דבקות  נוצרת  התפילה  במהלך 
האדם ורצונותיו הגשמיים, לבורא העולם ורצונותיו 
הרוחניים. איך זה קורה? בשביל זה באה חסידות חב"ד. 
כיצד  אותנו,  מלמדת  החסידות  תורת  להתפלל.  מלמדת  חסידות 
אנחנו  איך  לעולם.  נשמתנו  ירידת  מטרת  את  לבצע  יכולים  אנחנו 
להשתנות.  שלנו  לחיים  שתגרום  נכונה,  בצורה  'להתפלל'  יכולים 
שנבין שהתורה ומצוות אינם חלק נוסף בחיים שלנו, אלא הם חיינו.

לשכנע את עצמנו באמת..
שאומרים  שאלו  מתבטא,  הזקן  שאדמו"ר  מפורסם  מכתב  יש 
משום  מימיהם',  מאורות  ראו  'לא   - מ'דרבנן'  היא  שהתפילה 
שהתפילה היא 'דאורייתא'. לכאורה בהסתכלות ראשונה, זה נשמע 
מעט תמוה. הרי אלו שקבעו את זמני ונוסח התפילה הם חכמינו ז"ל, 

אז מדוע מתבטא אדמו"ר הזקן בחריפות כזו? 

אך לפי מה שביארנו, זה מובן ופשוט. אמנם הפרטים שבמצווה 
זו הם מתקנת חכמים, אך עצם המצווה היא בעצם כל התורה כולה 
ניתן למלא את מטרת  ידי התפילה  ויסוד כל עבודת השם! רק על 
בכל  'ולעבדו  ירידת הנשמה לעולם הזה. כמו שמבואר על הפסוק 
לבבכם', 'איזוהי עבודה שבלב - זו תפילה'. וזאת משום שהאפשרות 
לעבוד את השם בצורה פנימית עם כל הלב, זה רק על ידי התפילה.

עניין  היטב  ללמוד  צריכים  מעשית?  בצורה  זאת  עושים  איך 
בחסידות. עדיף לבחור משהו שמחוברים ונמשכים אליו. להבין אותו 
טוב. לא רק להאמין במה שכתוב. פשוט להבין בצורה הכי אנושית. 
לא להתבייש לשאול שאלות ולחקור. שהעניין יהיה מונח בשכל שלנו 
לגמרי. שגם הנפש הבהמית תבין ותהנה מזה. אחרי שמבינים טוב 
להעביר  צריך  שיש,  ברורה  הכי  בצורה  מההסברים  ומשתכנעים 



במילים שלנו. דבר ראשון, פשוט להתבונן  במחשבה, עדיף  את זה 
בזה. כל יום קודם התפילה ובתפילה בצורה קבועה. החל מ'פסוקי 

דזימרה' ובעיקר ב'קריאת שמע', שאז עיקר העניין לקבוע 
היטב שהכל 'אחד'. להחדיר את זה עמוק בראש.

וזה  אותנו  'לתפוס'  מתחיל  זה  בהדרגתיות 
אחד  לכל  שברור  כמו  מאיתנו.  חלק  נהיה 
שהוא חייב לאכול ואם לא הוא ימות חלילה, 
במציאות  היא  הבריאה  שכל  ההכרה  כך 
לאט  לאט  מתחילה  השם,  של  סופית  האין 
להיות פשוטה. זה לא קורה ברגע, זו עבודה. 

להרגשת  להגיע  יכול  אחד  כל  בהחלט  אבל 
אהבה לה' ותענוג בהתבטלות לרצון שלו.

ה'מעשה' של חסידות - תפילה
אחרי השלב הזה, צריכים לכוון את העניין הרחב הזה של 'אחדות 
הבין  שהאדם  לאחר  כעת  נית.  פרט  בצורה  מעשי  לשינוי  השם', 
היטב והרגיש בתפילה, שבעצם אלוקות זה הדבר האמיתי והנצחי, 
וכל הגשמיות היא רק תוצאה של 'דבר השם' וקיום הגשמיות יכול 

להיפסק בכל עת, השינוי אצלו יהיה בקלות יותר. 

זה לא רק שהוא 'מבין' שטוב להתלבש כמו שצריך, הוא גם 'הרגיש' 
המאמר',  עם  התפלל  'הוא  אומרים  שחסידים  המשמעות  זו  זאת. 
העניין שמוסבר  ולהוריד את  הצליח להרגיש  היא שהוא  כשהכוונה 
בחסידות, לתיקון המידות ולשינוי מעשי בחיים שלו. החיבור הפנימי 
הזה שגורם לשינוי מעשי בחיים, זה קורה בשעת 'עבודת התפילה'. 

אז ישנו כוח מיוחד להתקשרות ו'דעת' ובמילא לעבודה בפועל. 

לכן מסביר הרבי הריי"צ שמשמעות הביטוי 'המעשה הוא העיקר' 
הוא 'עבודת התפילה', משום ש'עבודת התפילה' גורמת לשינוי מעשי. 
המון  ללמוד  אפשר  ובמילא  והתחברות,  'דעת'  אין  התפילה  ללא 
וזה לא ירד למעשה בפועל. במילים אחרות, ה'מעשה' של  חסידות 
חסידות, זה 'עבודת התפילה'. רבותינו נשיאנו שפכו את כל הכוחות 
שלהם, שכל אחד בכל מצב יוכל להגיע לדרגות הכי גבוהות שנדרשות 

בחסידות, על ידי התהליך המיוחד הזה שנוצר ב'עבודת התפילה'.

צריך להכניס ב'תודעה' את כל מה שכתוב בחסידות, לא 'להרגיש'. 
האלוקית,  לאמת  מודעים  להיות  מהחסידים  דרש  הזקן  אדמו"ר 
והתבטא: 'וידעת' כתוב 'היום'. 'והשבות אל לבבך' לא כתוב היום.. זה 

יבוא עם הזמן. לאט לאט. אבל בטוח שזה יבוא. 

כל אחד יכול להרגיש אהבה לאלוקות, זה דורש השקעה וקביעות 
התפילה  באריכות  שמשקיעים  אחרי  בתפילה.  בעבודה 

האושר  את  מרגישים  משתנית.  כולה  התפיסה  בקביעות, 
להיות חסיד של הרבי. לימוד התורה הוא אחרת לגמרי.

קבלת המלכות מחדש
צריכים  שבט,  בי'  הרבי  של  מלכותו  את  מחדש  לקבל  בשביל 
להתפלל באריכות. אחרי ש'מתפללים', כל ההתקשרות לרבי 
המציאות  את  מגלים  אז  גם  עמוקה.  משמעות  מקבלת 
האמיתית שלנו ובמילא של העולם כולו - שהכל 'אחד'. 

במילא אז יותר פשוט לאהוב כל אחד. 

המעיינות'  ב'הפצת  לעסוק  קל  יותר  אז  גם 
וב'מבצעים', מכיוון שמבינים וחשים שבעצם 'העולם 
של  המשמעות  וזוהי  'אחד'.  הכל  כי  לגאולה',  מוכן 
בזה  להתבונן  העיניים'.  את  'לפקוח  הרבי  דרישת 
שאלוקות זה הכל. כך חיים משיח באמת. בכדי 'לחיות 

משיח' - מוכרחים להתעסק בעבודה פנימית! 

חייבים להתפלל במתינות ובחיות כמו חסיד! אין קיצורי דרך. הדרך 
'לחיות' וליישם את החסידות וכו', זה על ידי תפילה באריכות. התפילה 
היא כלי 'לחיות גאולה' זוהי העבודה והמשימה שקיבלנו לעבוד בעולם 
הזה, להוסיף ולהתעסק יותר ב'עבודת התפילה' באריכות כמה שיותר.



הדרך להביא גאולה
'דירה  יתגלה  הוא  ברוך  שהקדוש  זה  הבריאה  מטרת  כל 
כשאלוקות  האדם?  בעבודת  ה'תחתונים'  זה  היכן  בתחתונים'. 
חודרת במוח )הלימוד וההתבוננות בחסידות(, ומשפיעה ברגש 
הלב )אהבת השם שנוצרת באריכות התפילה(, וזה פועל שקיום 
יעסוק  הוא  ובמילא  ויראה',  'אהבה  עם  יהיה  ומצוות  התורה 
בעבודת  בתחתונים'  'דירה  עיקר  נוספים.  ליהודים  גם  בהפצה 

האדם, זה שהאדם מקיים את רצון השם בחיבור פנימי לבבי. 

זה הדבר  ב'עבודת התפילה',  בעיסוק  דווקא ההתמקדות  ולכן 
גאולה לעולם. כי כל עניינה של הגאולה,  המתאים בכדי להביא 
)יראה(  'אתכפיא  ידי  על  עושים  זה  ואת  בתחתונים',  'דירה  זה 
ואתהפכא )אהבה(' בעבודת האדם האישית באריכות התפילה. 
מחדיר  הוא  בתפילה,  בהתבוננות  יותר  משקיע  שהאדם  כמה 
לעצמו יותר את האמת האלוקית, ובכך הוא יוצא מגלות פרטית 

ומביא לגאולה כללית.


