
היסודות  מן  היא  החסידית  ההתוועדות 
החיוניים ביותר בדרכי החסידים. לכאורה, מה 
פשר הדבר שחסידים ועובדי השם 'מבזבזים' 
דיבורים,  יחדיו,  ישיבה  על  שלמים  לילות 
ו'פארבייסן'?  משקה  מעט  ניגונים,  סיפורים, 
מהו הסוד הפנימי שמסתתר מאחורי המעמד?

איננה  חסידית  שהתוועדות  היא  האמת 
מתחילה כאשר מתיישבים סביב השולחן, 

אמיתי  חסיד  קודם.  הרבה  אלא 
שלו  ההתוועדות  את  פותח 

אליבא  חסידות  בלימוד 
דנפשי'ה כהכנה לתפילה.

נעצר  הוא  מכן  לאחר 
והפנמה  להתבוננות 
הוא  'שבו  ה'מאמר  של 

אריכות  בשעת  ואז,  חי. 
פתוח  כשהלב  התפילה, 

הוא  מאירה,  והנשמה 
מוריד את  עצמו':  עם  'מתוועד 

דברי החסידות לחיים שלו. ה'מאמר' 
להיות  הופך  אלא  כתוב,  רעיון  נשאר  אינו 
הפנימית.  מהזהות  חלק  שלו,  העולם  תפיסת 
הוא אינו עושה מה שכתוב כי 'כך כתוב', אלא 

מפני שכך הוא עצמו רוצה באמת.

הוא  בליבו,  לבעור  מתחיל  ה'מאמר'  וכאשר 
כבר אינו יכול לשתוק. החוויה האלוקית שחווה 
בעבודת התפילה מבקשת לצאת אל העולם, 
שהאור  מבקש  הוא  עצמם.  בחיים  להתלבש 
האלוקי לא יישאר ברגעי התפילה בלבד, אלא 
יחדור אל הגשמיות ויטהר אותה – והדרך לזה 
מגיעה באמצעות ההתוועדות. שם הוא פוגש 

חסידים נוספים, שכל אחד מהם חי עם 'מאמר' 
אחר, או עם נקודה ו'בכן' אחר מאותו 'מאמר'. 
כל הסיפורים והדיבורים בהתוועדות, מטרתם 
לעניק עוד דרך להפנמת ה'מאמר'. התוועדות 
זה לא סתם מפגש, שכל אחד מדבר מהרהורי 

ליבו, אלא זמן מיוחד להפנמת החסידות.

הגשמית  האכילה  החום,  השיתוף,  הדיבורים, 
ההפנמה. את  ומעמיקים  מחדדים  אלה  כל   -
הרבי הריי”צ אומר שעבודת התפילה 
היא הקדמה מוכרחת להתוועדות 
חסידית  והתוועדות  חסידית, 
לעבודת  הקדמה  היא 
מסתובב  מעגל   - התפילה 
של עבודת השם. הניגונים 
הרבי  אומר  בהתוועדות, 
כתזכורת  מגיעים  הריי"צ, 
שחש  האמת  לתחושת 

החסיד בתפילה באריכות.

מוצ’קין  פרץ  ר’  הנודע  המשפיע 
ע"ה היה מדמה זאת לבישול: תחילה 
חותכים את המאכל ומתבלים – זו ה'אתכפיא' 
כך  אחר  לתפילה.  כהכנה  החסידות  ולימוד 
מכניסים לסיר ויש להדליק את האש מתחתיו 
ההתבוננות  עניין  שזה   – לבשל  בשביל 
והאריכות בתפילה שגורמת להפנמת המאמר. 

ולבסוף, כדי שהמאכל יהיה משובח, משאירים 
זו   – האש  על  מעט  עוד  להתבשל  אותו 
לכל  חודר  החסידי  החום  שבה  ההתוועדות, 
יכול  יהודי  מוכן,  כשהמאכל  ואז,  החיים.  פרטי 
לעבוד את השם כל היום – באהבה, ביראה, 

בחיות ובשמחה גדולה.

כיצד יש בכוח התוועדות חסידית לשנות את האדם מבפנים?

הלהבה שמשתבחת

התוועדות מיוחדת
חסידית  מהתוועדות  וידאו  תיעוד 
דוד  הרב  המשפיע  עם  מיוחדת 

אבא זלמנוב מכפר חב"ד <<

סיפור מיוחד
סיפור אישי ניסי שאירע עם הרבי 
המשב"ק  שחשף  תשנ"ג,  בשנת 

הרב משה קליין  <<

ניגון מעורר
דביקות  ניגון  של  ייחודי  ביצוע 
חב"די שהלחין אדמו"ר הזקן, עם 

המילים 'צאינה וראינה' <<

תיעוד בלעדי
של  בצבע  היסטורי  תיעוד 
האדמו"ר מקאפוסט רבי שמריהו 

נח שניאורסון מבברויסק <<

ברוך השם • ערב שבת קודש פרשת 'יתרו' • י"ט שבט ה’תשפ”ו )06/02/2026( • מגזין מספר 224

שיח שרפים
נדירות  מהגהות  מיוחד  פרסום 
הרבי על יחידות עם בני האדמו"ר 

מלעלוב, עם יומן מרתק <<



אף אחד לא נולד 'עובד'..
 

'עבודת התפילה', מתגנבת  לא פעם, כאשר מתחילים לדבר על 
לאדם מחשבה שאולי 'עבודת התפילה' זה עניין רציני מאוד, שלא 

בציורו  בצורה מעשית למהלך החיים של האדם  כך שייך  כל 
חסידים  מכירים  או  סיפורים  שמעו  כולם  הרי  העכשווי. 

ובהתבוננות  גדולה  באריכות  גדולים שמתפללים שעות 
שצל  מסויימת  תודעה  להיווצר  ויכולה  בחסידות, 
ומייגע  ארוך  פרוייקט  זה  התפילה'  ש'עבודת  האדם, 

'למשקיעים בלבד'.

ארוך  מסע  להתחיל  המחשבה  עצם  שרק  כך 
וכדומה, יכול לגרום לייאוש מוחלט  עם דרגות שונות 

מתחילת הדרך, ובכך לא להתחיל להתעסק ב'עבודה'.. 
מדברים  מתחילה  התפילה'  ש'עבודת  היא,  האמת  אך 

מיוחד  כישרון  בעל  להיות  צריך  שלא  ומעשיים,  פשוטים 
עבורם. אלו עניינים ששייכים לכל אחד ברמה שלו. גם אם הוא לא 

יעבוד על עצמו לשינוי מיוחד וגדול.

העבודה בתפילה מתאימה בכל מצב ובכל גיל לכל אחד באופן 
הגיעו  לא  האנשים  וכל  'מלאך'  נולד  לא  אחד  לזכור שאף  אישי.יש 
לעולם ונהיו בטבעיות 'עובדים'.. ההתחלה של 'עבודת התפילה' היא 
ורגועים  פנויים  לתפילה  להגיע  ערוך'.  ב'שולחן  העניינים שנדרשים 
משאר העיסוקים וצרכי הגוף, בשביל להיות מרוכזים בפגישה עם 

ה' בתפילה. וכמובן בעת התפילה לנסות לכוון את פירוש המילים 
בהם  ולהתמקד  בתפילה  מסויימים  חלקים  לקחת  אפשר  שאומר. 

בכוונה, וכך להוסיף עוד קטעים אחר תקופה וכדומה.

פשוט ואפשרי

ושייך  אפשרי  דבר  זה  חסידות'  'לחשוב  גם 
שיהיה  צריך  זה  עבור  דרגה.  בכל  אחד  לכל 
יכול להיות  בראש עניין אחד בחסידות, זה 
שהאדם  חסידות  מאמר  או  'תניא'  פרק 
במחשבה  אותו  ולהעביר  אליו,  מחובר 
פי  על  נדרש  גם  )שזה  התפילה  לפני 
'שולחן ערוך', שיש להתבונן קודם התפילה 

'בגדלות ה' ובשפלות האדם'(. 

דקות  חמש  לחשוב  לנסות  יכול  אחד  כל 
הוא  אם  אפילו  יום,  בכל  התפילה  לפני  חסידות 
לא יצליח להתרכז לגמרי, וארבע דקות מתוך זה יהיו 

'מחשבות זרות', לא צריך להתרגש מזה, זה נורמלי בהתחלה. 

בהדרגה, מתרגלים להתרכז יותר. לא צריך להיות בעלי מדריגה 
בשביל זה, זה דבר פשוט שנדרש ושייך לכל אחד. במילא מובן שאין 
מושג כזה של מישהו שנולד 'עובד'.. כל מי שאנו מכירים שמתעסק 
והשקעה  מיגיעה  מגיע  זה  בחסידות,  כנדרש  התפילה'  ב'עבודת 
עצמית. והוא התחיל לאט לאט, מהדברים הכי פשוטים ויסודיים, וכך 

הוא התקדם הלאה והלאה.

המטרה העיקרית

ב'קונטרס העבודה' מסביר הרבי הרש"ב, שאמנם בקיום המצוות 
ולימוד התורה ישנם אנשים שקל להם ליישם בקבלת עול את הציווים 
הנדרשים מהם, והם עושים זאת ללא מאמץ גדול. זה נכלל בבחינת 
'יראת השם'. אבל אף אדם לא נולד בטבעו עם 'אהבת השם' גלויה. 
כל אחד צריך להשקיע כוחות בכדי ליצור ולגלות את אהבתו להשם. 

אצל  להיות  שצריך  העיקרי  שהדגש  הרש"ב,  הרבי  מוכיח  מזה 
האדם בעבודת השם היא דווקא האהבה )בגלל שיראה יכולה להיות 
גם ללא 'עבודה'(, וזה עיקר תכלית ירידת נשמתו לעולם הזה. שהרי 
על ידי האהבה האדם לא רק עושה בכפייה את מה שה' דורש, אלא 
הוא מצליח לחבר את הנפש הבהמית והגוף לאהוב את רצון השם. 

וזו המטרה של גילוי אלוקות בעולם הזה )'נתאווה הקדוש ברוך 
הוא להיות לו יתברך דירה בתחתונים'(. הדרך ליצירת רגש האהבה 
הטבעי  התפילה. מאחר שהסדר  בעבודת  נוצר מההתבוננות  לה', 



כזו שהמוח  בצורה  כוחות האדם, מתנהל  של מערכת היחסים של 
הוא זה שמייצר את הרגשות בלב. כאשר האדם מצליח להשתמש 

הוא  אזי  ודעת'(,  בינה  )'חכמה  שלו  השכל  כוחות  בכל 
לדבר  וחיבור  אהבה  תחושת  בליבו  לייצר  מצליח 

עליו לומד וחושב.

לא מספיק ללמוד חסידות )'חכמה ובינה'(, 
בתורת  שמובא  וכפי  'דעת'.  גם  צריך  אלא 
החסידות, שעניין ה'דעת' הוא בעת 'עבודת 
האדם  של  הפנימי  החיבור  ולכן  התפילה', 
בעת  מההתבוננות  נובע  החסידות,  ללימוד 

התפילה, שעל ידי זה הוא יכול להגיע להכרה 
והרגשה של אהבת השם במוח ובלב.

טוב ויש יותר טוב

גדול  כלל לשינוי  בדרך  גורמת  לא  היא  פנימית,  בגלל שזו עבודה 
ומיידי, אלא לשינוי איטי וקטן. זו התקדמות בריאה ותקינה של יהודי 
מחייו  יעלם  גם  במהירות,  מגיע  אצלו  שהכל  מי  השם.  את  שעובד 
במהירות. לכן גם אם האדם משקיע ומאריך בתפילה, ולפעמים זה 
נראה שהוא לא השתנה, עליו לדעת שזה ממש לא נכון והוא השתנה 
המון. רק שזה לא גלוי כל כך, כי זה שינוי אמיתי פנימי. כמו שבן אדם 

לא שם לב לעובדה שהוא נהיה יותר גבוה, מאחר שזה שינוי קטן.

האמת היא שגם אם זה לא היה עושה שינוי, עצם העובדה שהאדם 
נעלה  עניין  זה   – בכוונה  ותפילה  בהתבוננות  כולו  כל  את  השקיע 
ביותר וראוי שהאדם יכיר בכך! כמובן שטוב יותר שהתפילה תשפיע 
בצורה ברורה גם להמשך היום, אבל לא רק בזה נמדדת התפילה, 
אלא עצם המאמץ והריכוז להתבונן בחסידות ולהתפלל באריכות, זה 
גורם נחת רוח עצום לקדוש ברוך הוא. הרבי מאושר מכל רגע שחסיד 

מאריך בתפילה יותר.

בקשר לכך, ישנו פתגם מהרבי המהר"ש: האם בגלל שהיותר טוב, 
יותר טוב – לכן הטוב הוא לא טוב?!.. אז יש לדעת שמצד אחד 'הטוב 
הוא טוב', אך זה אמור להוביל את האדם לשאיפה שיש 'יותר טוב', 
יצליח  הוא  אז  בתפילה,  האריכות  של  הזו  בדרך  ימשיך  הוא  שאם 
יותר כראוי. כפי שאכן אומר פתגם  ובמילא להתפלל  יותר  להתרכז 
לכן  האם  טוב,  הוא  שהטוב  בגלל  האם  המהר"ש:  הרבי  של  נוסף 

היותר טוב לא יותר טוב?!..

לקבל הדרכה

ואישית,  בגלל שהיא עבודה פנימית  'עבודת התפילה',  בעניין של 
נחוץ וכדאי מאוד שלכל אחד יהיה קשר עם משפיע )עדיף שקיבל 

הדרכה מזקני החסידים והמשפיעים 'איך להתפלל'(, ולקבל 
ממנו הדרכות כיצד יש להתבונן ולהשקיע באריכות התפילה. 

חשוב מאוד שלא כל אחד 'ימציא' לעצמו דרך ב'עבודה', אלא ישאל 
את המשפיעים - 'והם יבוננהו'. באמת מרומם את הלב לראות מאות 
של  והפאנלים  לכנסים  שמגיעים  ובחורים  חסידים  של  ואלפים 
יושבים  'עבודת התפילה',  בנושא  גאולתית'  'לחלוחית  ארגון 
ומאזינים בקשב רב כל כך הרבה שעות להדרכות ודברי 
מוערך  והוא  מאליו  שמובן  דבר  לא  זה  המשפיעים, 

מאוד, וכדאי להיות שותפים בעניין זה.

זמן התפילה זה זמן מיוחד שיש לאסוף ולהקהיל 
את כל כוחות הנפש, בשביל להיות מפוקס ומרוכז 
לחלוטין בפגישה עם ה' בתפילה. כפי שכתוב פעמיים 
יש  התפילה  שבזמן  הקודש,  באגרת  כ"ד  בפרק 

'להיקהל ולעמוד' לפני השם בתפילה. 

ויקהיל את עצמו להשקיע  יתרומם  ברור שכל אחד  במילא 
להקהיל  יתרומם  ובכך  התפילה,  ואריכות  בחסידות  בהתבוננות 
'עבודת  של  החשוב  בעניין  להתעסק  נוספים  יהודים  גם  ולרומם 
שלימה  לגאולה  נזכה  זה  ידי  ועל  בחסידות,  והתבוננות  התפילה' 

ומלכנו משיחנו בראשנו.



אי אפשר להרגיש בלי התבוננות?

וזה  ממנו.  מרוחק  נשאר  וזה  חסידות,  לומד  האדם  לפעמים 
עניינה של 'עבודת התפילה', לקרב את הדברים אליו. זה מתחיל 
בהתבוננות בחסידות לפני התפילה, והפנמת החסידות מתחזקת 
בעת אריכות התפילה. האדם בונה את עצמו בתפילה. כי אמנם 
ההכרה  אבל  בחסידות,  העולם'  והיה  'מי שאמר  על  לומד  הוא 
האישית צריכה להיות דווקא בלב. שהוא ירגיש ש'אין עוד מלבדו'. 

וזה נעשה דווקא על ידי התבוננות באריכות בתפילה.

על  לפעול  חייב  הוא  אותו,  תשנה  שהחסידות  רוצה  האדם  כי 
הרגש שלו, וההתבוננות בחסידות בתפילה - היא הדרך לעורר 
את מידות הלב. אי אפשר לעורר רגש אמיתי בלב, בלי התבוננות. 
אחרת הרגש הוא חיצוני. התפילה היא לא אמירת מילים סתמיות, 
אלו.  במילים  שמתבטאת  השם  בגדולת  והתבוננות  כוונה  אלא 
ובהתבוננות צריך להיכנס לפרטים של העניין בחסידות עליו הוא 

מתבונן, וכדאי שיהיה מאמר קבוע שבו הוא מתבונן בתפילה.


