
מליבו  התפרצו  לב  קורעות  עצומות  בכיות 
הטהור של הרבי בעת אמירת המאמר 'עבודה' 
שהסעיר  תשי"ב,  משכילה'  תהיה  'לא  הידוע 
את ה'עובדים'. הדמעות ניגרו על השולחן, וכל 
מילה נשמעה כזעקה מפנימיות עומק הנשמה. 

הכביר שלא  לראות את המאמץ  היה אפשר 
לגלות את הצער, את ההתאפקות שלא לבכות 

כל כך, אך ההרגש הפנימי היה חזק מכל 
מסך, ופרץ את כל מעצורי הנפש. 

גם לאחר סיום המאמר, הרבי 
נסער,  רגעים  כמה  נותר 

מנגב את הדמעות, כאילו 
עדיין מהדהדת בו אותה 

נקודה של אמת.

במרכז ה'מאמר' עומדת 
מצד  מעניינת:  סתירה 

שפעולת  נאמר  אחד 
לקדוש  נוגעת  אינה  האדם 

מה  חטאת  )'אם  הוא  ברוך 
מקומות  יש  שני,  ומצד  בו'(.  תפעל 

יקרה  האדם  עבודת  כמה  עד  מודגש  שבהם 
וחשובה לפני השם. 

נקודת הביאור ב'מאמר' אדירה: קיום רצון ה' 
השם,  מיראת  הנובע  ו'אתכפיא',  ביטול  מתוך 
אלוקות.  גילוי  של  מסוימות  לדרגות  נוגע  אכן 

אבל ל'עצמות ומהות' - זה אינו נוגע כלל. 

היחיד  הדבר  המרעישה:  הנקודה  מגיעה  ואז 
של  הפנימית  התוצאה  הוא  ל'עצמות'  שנוגע 
עבודת האדם - השינוי שהוא עובר. כשהאדם 
הפנמה  מתוך  אהבה,  מתוך  ה'  את  עובד 

נכון  שכך  מבין  עצמו  שהלב  עד  והתבוננות 
לחיות - אז הוא עצמו מתעדן, מתברר, נעשה 
'צירוף הבריות'. זה מה שנוגע ל'עצמות' ממש.

וכיצד מגיעים לאהבה כזו? הרבי מדגיש: רק על 
באריכות, מתוך  'עבודת התפילה'. תפילה  ידי 
התבוננות, היא שמחדירה את החסידות ללב, 
עד שהקדוש ברוך הוא נעשה מוחשי, חי, בלתי 
נפרד מחיי האדם. זו נקודה עצומה: כל לימוד 
מתוך  רק  הנעשים  והמצוות  התורה 
יראה - אינם נוגעים ל'עצמות'. רק 
התפילה שמולידה שינוי פנימי.

לפעמים  סכנה:  יש  אך 
ל'אהבה  זכה  כבר  האדם 
מרגיש  והוא  ויראה', 
מפסיק  הוא  מסופק. 
והרגש  בתפילה,  להשקיע 
מה  רק  עושה  הוא  נחלש. 
עליו  לכן  אליו.  מתחבר  שהוא 
אחת  פעם  שלפחות  לב,  לשים 
בשנה תהיה לו הזזה עצמית לאלוקות 

שלמעלה מטעם ודעת. מעל המציאות שלו.

ש'ימים  בכך  ולהתבונן  לזכור  עליו  והעיקר, 
יוצרו' - כל רגע שהוא חי, יש לו שליחות. ואם 
יש יום או אפילו רגע אחד שהוא אינו ממלא את 
שליחותו, הרי הוא מורד במלך מלכי המלכים. 
וכאן הרבי התפרץ בבכי נורא.. כי ההתבוננות 
מחודשת,  למסירות  האדם  את  מחזירה  הזו 
עד  ה'.  בעבודת  אמיתית  להשקעה  לחיות, 
ימיך  'את מספר  כדי כך ש'עצמות' מבטיח לו 
זמנים שלא  בעבר  - שגם אם החסיד  אמלא' 

מילא את שליחותו, ה' ימלא אותם בשלימות.

מה הכוח האדיר שעומד מאחורי העובדה שחסיד לא מסופק?
הסעיר את ה'עובדים'

יומן מרתק
תיאור אותנטי מאמירת מאמר 'לא 
מאמר   - תשי"ב  משכילה'  תהיה 

'עבודה' שנאמר בבכי וכאב  <<

אפיזודה מחנכת
סיפור אישי מיוחד על חינוכו של 
חיים  שלמה  ר'  הדגול  המשפיע 

קסלמן ב'אתכפיא' ואהבה  <<

שיעור מיוחד
על  מיוחדת  שיעורים  סדרת 
'קונטרס התפילה', מאת המשפיע 

הרב חיים שלום דייטש <<

גלרייה נדירה
הרבי  של  נדירה  תמונות  גלריית 
כאשר  התפילה',  'עבודת  בעת 

משמש כשליח ציבור במניין <<

ברוך השם • ערב שבת קודש פרשת 'משפטים' • כ"ו שבט ה’תשפ”ו )13/02/2026( • מגזין מספר 225

פולמוס הלכתי
דעת  עם  מעניין  הלכתי  פולמוס 
הרבי, האם יש היתר לפרסם את 
תמונה הרבנית בכלל ובצבע <<



שזו תהיה המציאות שלי
 

לפעמים נראה ש'עבודת התפילה' זה דבר קשה ומסובך, שרק 
בזה.  לעסוק  מצליחים  וכו',  מעם  מרומים  ואנשים  גדולים  חסידים 

אבל האמת היא שהבעיה המרכזית היא לא הדרך המעשית 
'איך מתפללים', אלא השאיפה והרצון 'להתפלל'. זו הבעיה 

האמיתית. כאשר מישהו באמת ירצה להתעסק ב'עבודת 
התפילה', ברור שהוא כבר ימצא את הדרך ליישם זאת 
בפני  שעומד  העיקרי  האתגר  שלו.  ליכולות  בהתאם 
האדם, זה השייכות והרצון לדבר. שהוא ירגיש שזה 

עניין שנוגע בנפשו.

'קונטרס  את  הוציא  הרש"ב  שהרבי  הסיבה 
התפילה', כתובה בתחילת הקונטרס: 'הנה בהיות אשר 

כל אחד ואחד מאנ"ש שואל ודורש איך מתפללים'. זאת 
להתפלל',  'איך  לדעת  שרוצים  אנשים  שיש  שבגלל  אומרת 

יש תשוקה לעסוק ב'עבודת התפילה', אז גם אפשר לסדר הדרכה 
מסודרת בזה. אבל הנקודה העיקרית, היא הרצון והשייכות להתפלל. 

להוריד את הסטיגמה ששמתי על עצמי 'שאני לא שייך לזה'.. 

הרבי דורש שלכל אחד יהיה רצון להתפלל באריכות. שזה יהיה 
ליכולות  בהתאם  בזה  יתחיל  אחד  כל  זה,  אחרי  לו.  ואכפת  נוגע 
והכישרונות שלו, אך העיקר היא השאיפה להיות 'עובד'. אחד כתב 
לרבי שהוא מתעסק 'בעבודת התפילה' והוא מרגיש שזה לא עוזר 

ולכן  ולא משנה את מידותיו כלל,  שום דבר, הוא נשאר אותו דבר 
הוא חושב להפסיק להתפלל. אז הרבי עונה לו, שאם כאשר אתה 
מתעסק ב'עבודת התפילה' – אתה לא מצליח לשנות את המידות, 
מה  באריכות??..  להתפלל  תפסיק  כאשר  יקרה  מה  תחשוב  אז 
יותר טוב?!.. התפילה  יהיה  יקר אם תפסיק להתפלל, 
והיא  השם,  בעבודת  העלייה  ראשית  הרי  היא 
ברור  אז  העולם,  לענייני  הירידה  ראשית  גם 
שחייבים להמשיך להתפלל באריכות! ובטוח 

שזה גם משפיע ומשנה מאוד.

להבין מה שאומרים
התפילה  ידי  שעל  בחסידות  מוסבר 
מגיע  וראשו  ארצה  המוצב  'סולם  שהיא 
השמיימה', כל אחד יכול להתעלות ולהתרומם 
אפילו מהמקום הנחות ביותר )'ארצה'( ולהגיע 
לדביקות הכי גבוהה בקדוש ברוך הוא )'שמיימה'(. 
ב'עבודת התפילה' ישנם דרגות רבות. אך תחילת העבודה 
ולומר אותם  בתפילה, זה לחשוב את פירוש המילים של התפילה 
בחיות. יש כאלו שאפילו לא יודעים את פירוש המילות הפשוט של 
התפילה.. העבודה בתפילה מתחילה מהבנת פירוש מילות התפילה.

החסידי  המילים  פירוש  את  לחשוב  זה  בתפילה,  השני  השלב 
פירושים קצרים מתורת  בהם  סידורים שליקטו  )ויש  של התפילה 
החסידות בתיבות התפילה, שכדאי לכל אחד להתפלל מהם בתור 
שם  זה  מה  לחשוב  פשוטים,  מדברים  להתחיל  אפשר  התחלה(. 
הוי' ומה זה שם אלוקים וכו', ולאט לאט להתקדם בזה. אי אפשר 
לקפוץ מיד לשלבים מתקדמים.. יש לעלות בשליבות סולם התפילה 
התפילה  של  בביאורים  וגדושה  מלאה  החסידות  תורת  בהדרגה. 
בדרך פנימיות התורה. פירוש המילות החסידי משדרג את התפילה 

מאוד. התפילה מקבלת משמעות חזקה יותר. 

אך גם כאשר עוסקים בשלבים ראשוניים אלו ב'עבודת התפילה', 
צריכים להיות תמיד השאיפה והרצון להתפלל באריכות ובהתבוננות 
כפי שהרבי הרש"ב מדריך ב'קונטרס התפילה'. אז אמנם בפועל יש 
עצמנו  את  לכוון  צריך  אך  בהדרגתיות,  למעלה  מלמטה  להתקדם 

תמיד עם מטרה ברורה להוסיף ולהתחזק בעבודה בתפילה.

מה שלא יכול להיות בתפילה..
בלי  )ומוזכר הרבה בחסידות(, שמי שלומד תורה  בגמרא  מובא 
ההתעסקות ב'עבודת התפילה', אזי התורה נעשית לו כמו 'סם המוות' 
ותגרום לו לישות וגאווה שיורידו אותו למקומות לא טובים. לעומת 
התפילה',  ב'עבודת  ההתעסקות  לאחר  תורה  לומדים  כאשר  זאת 



בעבודת  ותרומם את האדם  'סם החיים'  כמו  לו  נעשית  אז התורה 
השם. נשאלת השאלה: למה באמת לימוד התורה יכול להתהפך ל'סם 

המוות' ואילו 'עבודת התפילה' תמיד תהיה כ'סם החיים'?

היא  שהתורה  שמאחר  הרבי,  כך  על  מסביר 
עבודה 'מלמעלה למטה', לכן ייתכן שהאדם לא 
ומשכן  'כלי'  להיות  מספקת  בצורה  התכונן 
לאור האלוקי, במילא התורה יכולה להימשך 
את  ולהפיל  הטומאה  קליפות  את  להחיות 
האדם ממדרגתו. אבל התפילה תמיד תהיה 
'סם החיים', מאחר שכל עניינה זה העבודה 

עצמו  עם  עובד  שהאדם  למעלה',  'מלמטה 
ונהיה 'כלי' ראוי לגילוי האלוקות. 

במילא האור חודר בו בפנימיות ואין לו להיכן 'לזלוג' 
לעסוק  מתחילים  בחור  או  כשחסיד  הטומאה.  לקליפות  וליפול 

ב'עבודת התפילה', באיזה צורה שתהיה, היא לא יכולה להיות 'סם 
המוות' חס ושלום. כשמתפללים בחיות ובפירוש המילות, זה תמיד 

יגרום להתרוממות רוחנית. רק התורה יכולה להיות 'סם המוות'.

חסידות בלי תפילה באריכות - סם המוות
תורת  על  גם  אלא  הנגלית,  תורה  לימוד  על  רק  לא  פה  ומדובר 
החסידות. ב'קונטרס התפילה' מוסבר שגם כאשר לומדים חסידות, 
לימוד  גם  - אז  באריכות  ובהעמקה, אך לא מתפללים  בעיון  ואפילו 
החסידות נעשה ל'סם המוות' רחמנא ליצלן, והוא גורם לאדם ישות 

וגאווה עד שהוא מפילו לבאר שחת חלילה. 

שהאדם  ומובטחת  ברורה  בצורה  גורמת  התפילה'  'עבודת  רק 
שהתפילה  מכיוון  ונכונה,  אמיתית  בצורה  הבורא  רצון  את  יקיים 
גורמת ל'ביטול' מציאותה אדם ובמילא לדביקות באלוקות. אז גם מי 
שמתחיל להתעסק ב'עבודת התפילה' בדרגות הפשוטות ביותר )של 
פירוש המילות ואמירת המילים בחיות(, מובטח לו הצלחה והתעלות 

בעבודת השם, כי זו עבודה אמיתית מלמטה למעלה.

לפני  שחושבים  בחסידות  בעניין  ההתבוננות  שגם  מדריך  הרבי 
התפילה ובתפילה, צריכה להתקשר ולהיכנס בתוך הפירוש הפשוט 
המילות.  לפירוש  בחסידות, מתחבר  עניין  כל  בתפילה.  המילים  של 
כי כל החסידות מדברת ומסבירה על הקדוש ברוך הוא, וכל מילות 

התפילה מדברות על הקדוש ברוך הוא.

להתרכז בעניין נקודתי
אחד הדברים שנדרשים ב'עבודת התפילה', זוהי ה'התבוננות'. 

ב'המשך  זאת  מסביר  הריי"צ  )והרבי  דרגות  הרבה  בזה  יש 
תש"א'(, אך התחלת הדרך ב'התבוננות' זה ריכוז. לרכז את 

המחשבה בעניין מסויים בחסידות. חמש, עשר דקות. כל אחד שיתחיל 
בזה לפי היכולות שלו. אבל הרעיון הוא שאחרי לימוד החסידות, יש 
לעצור ולחשוב על הנלמד במחשבה ולמצוא ב'מאמר' את הנקודה 
שיוצאת ממנו. לחשוב ולהתרכז בעניין נקודתי שמובן ומונח 
התפילה.  בזמן  אליו  להתחבר  ולנסות  בראש,  היטב 

לחשוב: מה לימוד החסידות גרם לי להשתנות?

המטרה של ההתבוננות בתפילה, זה ההתחברות 
והקשר הפנימי לדבר שעליו חושבים. שזה עניינה של 
ה'דעת', להתעצם עם הדברים. שמה שכתוב בתורת 
החסידות יהיה דבר אישי שלי, לא עוד משהו שכתבו 
בספרים.. וכדי להגיע לזה צריך פשוט להתרכז, במשך 

חמש או עשר דקות, ולהיות מונח בזה לגמרי.

מתחילים  כאשר  אבל  בהתחלה,  קשה  קצת  אמנם  זה 
להתרגל להתרכז עם נקודה קצרה בחסידות, אז בהדרגתיות אפשר 
להתקדם בזה עוד ועוד, וזה נהיה קל יותר במהלך הזמן. לקדוש ברוך 
הוא אכפת בעיקר מהמאמץ והיגיעה האישית להתרכז ולהתבונן, ולא 
כל כך מהכישורים הטבעיים. נקודת העניין של 'עבודת התפילה', זה 

לא התוצאות אלא ה'עבודה' והמאמץ.

מה יותר 'משיח' מתפילה?
תקופתנו  של  העיקרי  העניין  עם  התפילה'  'עבודת  של  השייכות 
ד'  פרק  הקודש'  ב'אגרת  בולטת.  ממש  צדקנו',  משיח  פני  'לקבל 
מבואר דבר נפלא, שהגאולה הפרטית והאישית של כל יהודי, נעשית 
על ידי 'עבודת התפילה'! אז מה יותר 'משיח' מלהתפלל באריכות?? 

הרי אדמו"ר הזקן אומר ש'עבודת התפילה' זה ה'משיח' הפרטי!

כאשר מתעסקים ב'עבודת התפילה', אז מפנימים בצורה אמיתית 
בביאת המשיח. לכן חשוב מאוד להתפלל  והאמונה  כל החיות  את 
באריכות, בכדי 'לחיות עם משיח'. והעיקר שנקיים את מה שמדברים..

התפילה,  עבודת  נמנוב,  ניסן  גאנזבורג,  יצחק  יוסף  חינוך,  בנות, 
שליחות, תורה

שתף כתבה

 

 

 

 



במה אתה חסיד?
לגמרי  מונח  להיות  צריך  הוא  לתפילה,  מגיע  חסיד  כאשר 
חצאי  לומר  לא  התפילה',  'אחרי  להיות  לחפש  לא  בתפילה. 
מילים או להתפלל במהירות. מי שממהר בתפילה, חושב שהוא 
היא  האמת  בהסתכלות.  מהותית  טעות  זו  אבל  יותר..  יספיק 
נראה  היום  כל  שצריך,  כמו  ובלבביות  ברצינות  שכשמתפללים 
כתוצאה  מגיעים  הזמן,  וניצול  הגשמית  ההצלחה  גם  אחרת. 

מעבודת התפילה. כל אחד שינסה, יראה את זה במוחש.

למשפיע מכפר חב"ד ר' מענדל פוטרפס ע"ה, היה הרבה 'קאך' 
וחיות בעבודת התפילה. הוא היה מעורר אותנו עד כמה היסוד 
חסיד  זועק:  היה  הוא  באריכות.  להתפלל  זה  ותמים  חסיד  של 
יום להתפלל  'עובד'! אפילו אם הוא לא מצליח כל  צריך להיות 
באריכות, אבל בשבת לפחות שיתפלל באריכות ויתבונן בחסידות. 
אחרת במה הוא חסיד חב"ד?.. עבודת התפילה זה המהות וכל 

המציאות של חסיד. חייבים להחדיר לנו את זה בראש ובלב.

]הרבי הרש"ב[  כבוד קדושת אבי  'הוד 
להתפלל  אם   - העיקר  והכריז:  עמד 
שלא כפי שחסידות דורשת וכפי שזקני 
החסידים מדריכים, יש לדעת שהתפילה 
להכריז  מאוד  כואב  בך.  רוצה  איננה 
מזה לשתוק.  מר  ויותר  ברבים,  ולהודיע 
להודיע  מוכרחים  וכואב,  שמר  אף  ועל 
לחוץ  שדוחים  הרבים,  לטובת  ברבים 

את התפילה'.
ספר השיחות תש"א, עמוד 43


