
השמחה  עבודת  תופסת  החסידות  בעולם 
מקום מרכזי מאוד. לא בכדי כינו ה'מתנגדים' 
'די  בשם  הדרך  בראשית  החסידים  את 
היטב  זיהו  הם  השמחים.   – פריילעכע' 
מתוך  השם  עבודת  את  מדגישה  שהחסידות 

שמחה, בכל מצב ובכל תנאי.

כי  השמחה'.  'עבודת  נקראת  היא  לחינם  לא 
שמחה אמיתית אינה מגיעה מאליה; צריך 

לעבוד על כך וזה לא מגיע מאליו.. 
שכל  חסידים  אצל  במיוחד 

הכנה.  ידי  על  מגיע  דבר 
בלי  מגיע  לא  דבר  שום 
אותה  מהי  אז  'עבודה'. 
השמחה'  'עבודת 
שמחה  שמולידה 

פנימית ואמיתית?

על  חסידי  פירוש  יש 
לא  אשר  'תחת  הפסוק 

עבדת את ה׳ אלוקיך בשמחה 
את  ועבדת  כל..  מרוב  לבב  ובטוב 

אויביך': כאשר אדם אינו עובד את השם 'מרוב 
בעבודת  ריבוי התבוננות  כלומר, מתוך   – כל' 
התפילה )שהרי 'כל' בגימטריא נ', שמרמז על 
אותה  לו  חסרה  אזי   - בינה(  שערי  חמישים 

שמחה הנובעת מהכרה אלוקית עמוקה. 

את  למצוא  עלול  האדם  שמחה,  אין  וכאשר 
את   - אויביך'  את  'ועבדת  של  במצב  עצמו 
הקשה  הפנימי  האויב  שהוא  הרע,  יצרו 
לשמחה  להגיע  שהדרך  אומרת  זאת  ביותר. 
אמיתית, מגיעה ישירות באמצעות ההתבוננות 
כדי  וכמובן,  התפילה.  באריכות  בחסידות 

יש  באמת,  שמחה  תפעל  זו  שהתבוננות 
ורגש  הנפש  חשבון  עבודת  את  לה  להקדים 
המרירות שב'קריאת שמע שעל המיטה' ]כפי 
בשיעור   - ה'תניא'  בספר  באריכות  שמבואר 
היומי שנלמד בהשגחה פרטית תמיד בתחילת 
חשובה  כמה  עד  ללמדנו  כדי  אדר,  חודש 
המרירות כדי להיות 'מרבים בשמחה' באמת[.

ולמה אי אפשר פשוט לשמוח כך, ללא עבודה 
שקוע  מטבעו  האדם  כי  פנימית? 
שטורדים  גשמיים,  בעניינים 
מביאים  ואינם  מנוחתו  את 
שהאדם  ככל  פנימי.  סיפוק 
משקיע בהפנמת החסידות 
מרגיש  הוא  אזי  בתפילה, 
עוד  ש'אין   - האמת  את 
לו  גורם  וזה  מלבדו'. 
להתרוממות הרוח ושמחה 
את  שמרוממת  כזו  פנימית, 

רגליו מעל הקרקע הפיזית.

רוקדים  חב"ד  שחסידי  לראות  ניתן 
חסידות  מאמר  של  פנימי  תוכן  עם  בדביקות 
איתו הם התבוננו בתפילה. יד האחד על כתף 
חבירו באחווה ורעות, כאשר העיניים עצומות 
והפנים לוהטות בעניין אלוקי. לא סתם ריקוד 
התבוננות  של  עמוקה  משמעות  אלא  חיצוני, 
שמתפרצת בריקוד חסידי שמח. בעת הריקוד 

הוא חווה את האמת של ה'מאמר' בשיא. 

אזי  פנימית?  לשמחה  הגענו  לא  ]וכשעדיין 
שמחים בחיצוניות, עד שהחיצוניות פועלת על 
הפנימיות. אך יחד עם זאת, יש להמשיך לעבוד 

בדרך שמחנכת לשמחה האמיתית[.

מה המסע הפנימי שמוליד שמחה אמיתית לפי חסידות חב"ד?
שמחה דורשת 'עבודה'

לקט מיוחד
נשיאנו  רבותינו  מדברי  ציטוטים 
השמחה  עבודת  מעלת  על 
והריקוד החסידי במיוחד כעת  <<

מכתב מעורר
הדרך  על  מדריך  הריי"צ  הרבי 
החסידות,  לפי  לשמוח  הנכונה 

ומיעוט הדגשת המרירות  <<

התוועדות סוחפת
של  סוחפת  חסידית  התוועדות 
קסלמן,  חיים  שלמה  ר'  המשפיע 

בנוגע לשמחה בחודש אדר <<

ניגון תחנונים
'הצילני  חב"ד  לניגון  מיוחד  ביצוע 
נא', עם ביאור התוכן הפנימי של 

הניגון לפי תורת החסידות <<

ברוך השם • ערב שבת קודש פרשת 'תרומה' • ג' אדר ה’תשפ”ו )20/02/2026( • מגזין מספר 226

פולמוס לוהט
השימוש  אודות  לוהט  פולמוס 
דברי  לקט  עם  העברית,  בשפת 

שלושת רבותינו נשיאנו <<



שזו תהיה המציאות שלי
 

ראשית הכל, בכדי להתחיל להתפלל כראוי, כל חסיד ותמים צריך 
נפשית  להכרה  להגיע  'עובד'.  נקרא  שהוא  בראש  לעצמו  להכניס 

וחשוב  שיקר  'עובד'.  להיות  רוצה  שהוא  אג'נדה,  לו  ושתהיה 
אצלו להיות 'עובד'.

כי אם הוא לא רוצה להיקרא 'עובד' ולא יקר אצלו 
להיות 'עובד', אז הוא יהיה 'עובד לפרקים', מידי פעם.. 
ישכח  וכך  קרעים,  להיעשות  יכולה  שתורתו  וכשם 
את לימודו, כך גם ה'עבודה' שלו יכולה להיות קרעים, 

ובעבודה פנימית זה הרבה יותר משמעותי.

זאת אומרת שהנקודה הראשונה היא בכלל, להכניס 
את עצמו לכיוון שהתפילה היא לא רק עניין של סדר יום 

ושגרה, אלא זה מעמד רציני וחשוב שצריך להתכונן אליו, 
להרגיש אותו. פשוט לחנך את עצמו ולהרגיל את עצמו בחשיבות 

של המעמד.

לדעת שאני נכנס לתפילה באופן אחד ואחרי התפילה כבר יפעל 
בי שינוי. יכול להיות שיהיה קשה למדוד את השינוי, אך ברור ללא כל 
ספק שהיה פה שינוי מהותי. צריך להאמין לרבי מלך המשיח שדורש 
כוחות להשתנות,  לנו  ונותן  בעניין של התפילה,  מאיתנו להתעסק 

ו'חזקה לתעמולה שאינה חוזרת ריקם'.

בתפילה,  העבודה  של  הנחיצות  את  בראש  שמחדירים  אחרי 
לזה  להקדיש  ארוך,  יותר  זמן  לזה  להקדיש  שנכון  נבין  במילא 
ההתעסקות  לקראת  נפשית  מוכנות  שתהיה  מוכרח  מחשבה. 
ב'עבודת התפילה'. כי אי אפשר להיכנס לראש של עבודה פנימית, 
באופן אקראי ובאופן מזדמן וכו'. בכדי שתהיה הצלחה 
ורצון אמיתי  נפש  בתפילה, חיוני שתהיה מוכנות 
וקביעות  סדירה  ובצורה  בזה,  להתעסק 

שבשגרה )'קובע עיתים לעבודה'..(.

גם אלו שמפאת החוסר בזמן שיש להם 
בימות החול, הם סידרו לעצמם להתפלל 
יש  בזה  שגם  לדעת  צריכים  הציבור,  עם 
הרבה 'עבודה'. כי אפשר לקרוא את הנוסח 
ולרוץ עם החזן, אך אפשר להתפלל תפילה 
ובמסגרת  הציבור  כנפי  רצינית תחת  לבבית 

הציבור, אבל לאו דווקא בצמוד לציבור.

יש 'ללמוד' ויש 'ללמוד'..
להכנה  זמן  מקדיש  חסיד  לתפילה.  להתכונן  צריך  ראשון,  דבר 
לקראת הפגישה עם הבורא. 'היכון לקראת אלוקיך ישראל'. חסידות 
מחנכת אותנו שהתפילה לא מתחילה 'מהודו להשם', אלא מההכנות 
אליה. כמו שמובא ב'לקוטי תורה' ]פרשת כי תבוא[ שלושת ההכנות 

לתפילה: טבילה, צדקה וידיעת אלוקות בלימוד החסידות.

בהכנה של לימוד החסידות יש חילוקים. אפשר ללמוד חסידות 
בכדי לסמן 'וי' או כדי שיהיה לו רעיון יפה על פרשת השבוע בראש, 
שאפשר  אומרת  זאת  לתפילה.  כהכנה  חסידות  ללמוד  יש  אך 
'סדר  את  להכיר  בכדי  התורה,  בלימוד  חלק  כעוד  חסידות  ללמוד 
ההשתלשלות', אבל אז החסידות והתפילה הם שני דברים נפרדים.

ולכן ישנם כאלו שאחרי לימוד החסידות, הם עלולים לפנות להרבה 
בין הלימוד למטרתו. לא  כי אינם קושרים  עניינים אחרים צדדיים.. 
מונח בתובנה וברגש שלהם, שכל עניינה של החסידות היא לעורר 
ואם  ברוך הוא אליו הוא מתפלל.  ולפגוש את הקדוש  את הכוונה, 
אחרי לימוד החסידות פונים לעסקים אחרים, אז כל החוויה מהמפגש 
האלוקי בחסידות מתאדה ונעלמת, והתפילה אחר כך היא רק מן 

השפה ולחוץ כמו שאר בני אדם שקמו זה עתה משנתם.

כאשר לומדים חסידות, יש ללמוד באופן שיהווה הכנה לתפילה. 
ה'עבודה'  אחרי  להתחקות  הלימוד,  שבתוך  ה'  את  לחפש  דהיינו 
שבלימוד, לחפש את ההתקרבות לה' בלימוד. לא ללמוד את הפיזיקה 
בלוגיקה של  והמתמטיקה של פנימיות התורה, לא רק להתפלפל 

החסידות, אלא לחפש את המפגש עם אלוקות בחסידות.



ליצור מפגש תודעתי עם הבורא
לימוד החסידות הוא צורך התפילה, מאחר שעניינה של 

המבוקש  לכן  ורגש,  שכלית  מודעות  הוא  התפילה 
עם  המפגש  את  לייצר  הוא  החסידות  בלימוד 

הבורא בתפילה. אצל כל אחד המפגש שונה, 
נוצר  לא  המפגש  שלו.  הנפש  כלי  ציור  לפי 
אלא  שלם,  'מאמר'  שלמד  לאחר  דווקא 
כאשר הוא נכנס למקום של הסברה והבנה.

וייכנס  יתעמק  יותר  שהוא  כמה  ולכן 
ואחרי זה בהתבוננות קודם  בלימוד  לפרטים 

סיכוי  יותר  יש  פרטית'(,  )'התבוננות  התפילה 
שהוא יפגוש את הבורא. לרדת מהכלל אל הפרט. 

וככל  הקטנים.  בפרטים  נמצא  הוא  ברוך  הקדוש 
שיורדים יותר לפרטים, מבינים זאת יותר ויותר..

אז  אלוקית,  כחוויה  אצלו  נרגש  שלו  החסידות  שלימוד  ואחרי 
צריך להמשיך ולהפנים את הלימוד על ידי המחשבה. פשוט לחשוב 
ולהתבונן בחסידות שלמד קודם התפילה. אז זה נהיה מונח בצורה 
טובה יותר, ולאחר מכן לגשת מיד לתפילה ללא הפסק של עניינים 
אחרים. ואז גם אם יתפלל בציבור, התפילה תהיה אחרת לגמרי. היא 

תהיה במתינות ובחיות יותר, הוא יקשיב יותר למה שאומר.

'השמע לאוזניך מה שפיך מדבר', זה לא רק להגביה את עוצמת 
בתפילתו.  אומר  שהוא  לתכנים  ולהתחבר  להקשיב  אלא  הקול.. 
בתפילה שמגיעה אחרי הכנה, אפשר לשים לב שגם אז יהיו חילוקים 

בין 'פסוקי דזימרה' לבין 'קריאת שמע' וכו'.

ולחשוב  בציבור אפשר לומר את הנוסח  זאת אומרת שבתפילה 
על 'עורבא פרח' ושטויות, ובהחלט אפשר לחשוב על המילים ולפגוש 
את הבורא אליו הוא מתפלל. במילא גם בתפילה כזו תהיה אריכות 
ניתן  קודש  וכמובן שבשבת  החול.  בימות  גם  מהמניין,  יותר  כלשהי 

להאריך יותר בזמן התפילה.

המערכה האמיתית
ואפילו בחסידות, אין  בנגלה  ובקי  אם יהודי יהיה מלומד בתורה, 
זה מפריע ליצר הרע שלו. כי גם אחרי הלימוד אפשר להישאר קר. 
התורה יכולה להישאר תיאורטית. אך כאשר ההשכלה יורדת לרגש, 

כאן מתחיל השינוי הפנימי. 

יתלהב  לא  שהיהודי  זה  אחד,  שבכל  ל'עמלק'  שנוגע  מה  לכן 
ויתחבר לאלוקות. הוא רוצה שהאדם יישאר קר. שלא יעבוד עם 

עצמו. בעקבות כך היצר הרע נלחם בכל כוחו שלא יתפללו 
נוצר הרגש  ידי התפילה  יודע שעל  באריכות, מאחר שהוא 

הלוהט לאלוקות. החיבור הפנימי. במילא מובן שיש הבדל עצום של 
שמיים וארץ, בין לימוד החסידות גרידא לבין 'עבודת החסידות', שהיא 
והסופית  יודע שהמערכה האמיתית  ידי התפילה. היצר הרע  על 
נגדו, היא באמצעות 'עבודת התפילה'. יכול להיות חסיד או 
בחור שמגדיר את עצמו מאוד חסידי, אך כל זמן שהוא 
לא יתבע מעצמו להתמודד עם 'להיעמד מול המראה', 

להתייצב מול האמת, אזי העיקר חסר לו.

העבודה  בזמן  קורה  הזה  החזיתי'  ו'המפגש 
בתפילה. היצר הרע מרכז את כל כוחותיו, מכוחות 
האנושיים  לכוחות  עד  והלמדנות  ההתחכמות 
שאם  יודע  הוא  כי  באריכות.  יתפלל  שלא  והרגשיים, 
'יתפלל', כאן תהא קבורתו. הוא יעשה הכל בכדי לפרוק 

מעצמו את ההכרח של 'עבודת התפילה'.

איך 'חיים משיח'?
'עבודת התפילה' היא לא רק שייכת לכל  מזה מובן שהעניין של 
אחד, אלא היא מוכרחת לכל אחד. זה שבפועל לא רואים שמספיק 
והצורך  והמחויבות  ההכרחיות  לעניין  ראייה  לא  זה  בזה,  עוסקים 
הקריטי של העניין, אלא ההסבר לכך הוא פשוט, מכיוון שאת הדברים 
הקשים אדם משליך אחרי גוו, בפרט שהוא יכול למצוא לזה תירוצים 

שונים ומשונים לפי רוחב דעתו.. העצלנות איננה הוכחה לאמת..

מאחר שאנו נמצאים כבר ב'דור הגאולה', אז כדאי להבהיר, שאין 
לך דבר שמקרב יותר את הגאולה ואין לך עבודה שהיא יותר 'להביא 
לימות המשיח', מאשר לקרב את עצמו לאמת האלוקית באמצעות 
אריכות התפילה, שאז האדם חי ומתחבר עם 'משיח', ולא רק מדקלם 
אז  פנימית,  בצורה  מאלוקות  נפרדים  זמן שאנחנו  כל  זאת.  ומצטט 
ה'משיח' נמצא מחוץ אלינו. 'להביא לימות המשיח', שזה יבוא במורגש 
הוא  אמיתית,  עבודה  ללא  התפילה'.  'עבודת  ידי  על  זה  ובפנימיות, 
'דחליל של משיח'. ועל ידי עבודת התפילה, נזכה לגילוי מלכנו משיחנו.



האם אתה מתכוון ברצינות להיות 'בינוני'?
על  היום  כל  ולשמור  'בינוני',  להיות  אחד  מכל  נדרש  ב'תניא' 
המחשבה דיבור ומעשה שלו, שיהיו קדושים. כל אחד ישאל את 
שלי  ומעשה  דיבור  המחשבה  על  לשמור  יכול  אני  האם  עצמו: 
את  לשאול  מעיזים  לא  הרבה  בכלל?  מציאותי  זה  זמן?  לאורך 
עצמו  את  ינעל  אדם  אם  תאוות..  לנו  יש  הרי  זה..   את  עצמם 
בקבלת עול, הוא יישבר לאחר זמן מה. בלתי אפשרי לשבור את 

המציאות האישית כל הזמן.

האמת היא שספר ה'תניא' נכתב עבורנו, ויש בו הדרכה מעשית 
אדמו"ר  אבל  לב,  שמים  לא  לפעמים  עכשיו.  זאת  לעשות  איך 
יצליח להיות  ב'תניא', שבאמת האדם לא  הזקן כותב במפורש 
'בינוני' בלי 'הארת אלוקות בנפשו', שמגיעה על ידי ההתבוננות 
והיגיעה שלו בעבודת התפילה באריכות! כל הכוח וסוד ההצלחה 
של ה'בינוני' זה שיש לו רושם של הרגש אלוקי פנימי מהתפילה 
באריכות, וכך הוא יכול לשמור כל היום ולאורך זמן להיות 'בינוני'.

'זקני החסידים בכל עיר נטלו על עצמם 
ולהדריך את  והאחריות לחנך  את העול 
בלב  מסורים  שהיו  החסידים  אברכי 
המשמעת  את  החסידים.  לזקני  ובנפש 
וההתמסרות של אברכי החסידים כלפי 
היה  ממש,  להעריץ  יש  החסידים  זקני 
ותנועה  הנהגה  כל  ביטול..  של  ענין  זה 
שראה באותו חסיד, חדר במוחו ובליבו 
לתקן את חסרונותיו ולהיעשות לחסיד'.  
ספר 'ליקוטי דיבורים' חלק ב', ליקוט כ'.


